

آثارالشّيْخ العَلَّامَة عَبَد الرِّحْمَٰن بَن يَحْيَىٰ المُعَلِّمِيّ (٥)

# عَانَا لَقِبُونِ فِي الْمِيْلُامِينَ

(المنبيّضَة) و (المبيّنِقَاقية)

وكليد:

يشير الغيقينك الشيالمسين

تَأْلِيْف الشّيْخ العَلّامَة عَبْدالرّحْمْن بْن يَحْيَىٰ المُعَلِّمِيّ اليَمَانِي ١٣١٧ه - ١٣٨٦م

> چَفتِینّ عَلِی بْن مُحَمّدا لعِمْرَان

ٷؘؾؘٲڵٮٞٞۿۼٞٵڵڠؙۼٙۘۘؽۺؚٵڷڞۼٚٵڡٙڵؘڎؽۜڐ ػؚڰڒؙڹڒۼۼؙڔڵڷؠڵڒؘ<u>ڔٷۮؙٷڵڮ</u>

( وَجِمَهُ ٱللَّهُ تُعَالَىٰ )

ڝۜٙڡٝۅؽڽ ڡؙؙۅ۫ۺۜڛٙڎؚڛؙٳؠؗٛٵڹڹ؏ۘڹڋٳڵڡ۬ٙڔۣ۫ؽڒٳڶڗؘٳڿؚڿۣٞٵڮۼؽڔؾۜڎؚ

> جُنَالِنَّعُ لِلْ الْفَعِلَ لِمِنْ لِنَصْرِدَالْفَرْنِ



رَاجَعَ هَذَا الْمِحْنَةُ مُحَمَّداً أَجْمَل الْمِحْنَةُ مُحَمَّداً أَجْمَل الْمِحْنَةُ مِنْ مُحَمَّد أَجْمَل الْمِحْنِينِ سُعُود بْن عَبْد العِزيز العُرثيفي



مؤسسة سليمان بن عبدالعزيز الراجعي الغيرية
SULAIMAN BIN ABDUL AZIZ AL RAJHI CHARITABLE FOUNDATION

حقوق الطبع والنشر محفوظة لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ



مكة المكرمة ــ هاتف ٢٠٢١٦٦ - ٥٣٥٣٥٩ فاكس ٢٠٢٧٦٥٥



الصَّفَ وَالإخراج كُلُّ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### بِسْسِمِ ٱللَّهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّحِيمِ

#### مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين، اللهم صل وسلم على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد، فهذه رسالة محررة من مؤلفات الشيخ العلامة عبد الرحمن المعلمي رحمه الله تعالى في مسألة من مسائل الفقه من حيث أصلُها، ولها تعلّق بالعقيدة من حيث نتائجُها وما تفضي إليه، وهي مسألة البناء على القبور وحكمها في الإسلام؛ فحرّر القول فيها على طريقة الاجتهاد؛ من ذكر النصوص في المسألة، ثم النظر فيها ثبوتًا ودلالةً، على نحوٍ لم يسبقه إليه أحد ممن تكلم في المسألة، على عادة المصنف رحمه الله في التحقيق والتحرير.

وقد كُتب في هذه المسألة عدة مصنفات، وذكر المؤلف في مقدمة رسالته هذه أنه اطلع على بعض ما أُلف في هذه المسألة، فأراد هو أن ينظر فيها نظر متحرِّ للحق بدليله من الكتاب والسنة. فكان ذلك ولله الحمد.

\* فمِن المصنفات في المسألة على نهج أهل السنة ما يلي:

۱-رسالة في أن ما يوضع على القبور باطل، لنوح الرومي (ت٠٧٠هـ)، مخطوط في دار الكتب المصرية (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر «معجم الموضوعات المطروقة»: (٢/ ٩٥٥).

٧- شرح المصدور في تحريم رفع القبور، للشوكاني (ت١٢٥٠هـ). وهي رسالة صغيرة لا تزيد على ست عشرة صفحة. وقد اطلع عليها المؤلف ونقل منها في مسوداته لهذا الكتاب، انظر مجموع رقم (٤٧١٧) في مكتبة الحرم المكي ص٥٥. لكنه لم ينقل منه في هاتين النسختين (المبيضة والمسودة) اللتين بين يديك.

## ٣-العِلْم المأثور والعَلَم المشهور واللواء المنشور في بدع القبور(١).

3-كتاب القاضي العدل في حكم البناء على القبور، كلاهما لتقي الدين محمد بن عبد القادر الهلالي (ت٧٠٤هـ). وهذا الأخير طبع سنة ٦٣٤٦هـ. وكان قد نُشر قبل ذلك في السنة نفسها في «مجلة المنار»، ثم أعيد طبعه سنة ١٤٣٠هـ بتحقيق د. صادق بن سليم. وهو رد على القزويني الرافضي.

#### \* ومن المصنفات على طريقة أهل البدع:

٥-البيت المعمور في عمارة القبور، لعلي النقوي اللكهنوي الرافضي (ت ١٤٠٨هـ). وقد طبع في الهند سنة ١٣٤٥هـ (٢). وهو ردّ على الوهّابية كما ذكر مؤلفه (٣)!

<sup>(</sup>۱) ونُشرت هذه الرسالة أولًا في «مجلة الهدي النبوي» مجلد ٣٠ الأعداد ٣- ٥، ٧-١٠ عام ١٣٨٥ هـ بعنوان «العلم المأثور والعَلَم المنصور واللواء المنشور في الرد على أهل الغرور المستنجدين بالمقبور».

<sup>(</sup>٢) انظر «معجم المطبوعات العربية في شبه القارة الهندية» (ص١٧-٣١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته لنفسه المنشورة في مجلة ينابيع عدد ٣٢ لعام ١٤٣٠هـ.

٦-إحياء المقبور من أدلة استحباب بناء القباب على القبور، لأحمد بن الصديق الغماري (ت١٣٨١هـ). ولا أدري هل اطلع المصنف على هاتين الرسالتين؟

٧-الردّعلى الوهابية، لحسن صدر الدين الكاظمي الرافضي (ت٤٥٠ هـ). وهذه الرسالة طبعت سنة ١٣٤٥ هـ. وهي لا تختصّ بمسألة البناء على القبور، بل معها جملة من المسائل في التوحيد والتوسل والشفاعة. وهذه الرسالة هي التي تعرّض المصنف لها بالنقد في عدّة مواضع من الكتاب، وسمّى مؤلّفها صراحة، كما سيأتي في مبحث سبب تأليف الكتاب.

#### \* \* \* \*

ورسالتنا هذه كتبها المؤلّف عدة مرات في عدة نسخ، وقفتُ منها على ثلاث (سيأتي وصفها ص٢٦-٢٤)، مع تقييدات أخرى متفرقة في المجاميع تعلق بالموضوع، لكن ليست فيها نسخة مبيّضة نهائيّة، فكلها مسوّدات يكثر فيها الضرب والشطب والإلحاق والبياضات...، لكن أكملها وأمثلها ترتيبًا هي التي أطلقتُ عليها (المبيضة)، وسميت النسخة الأخرى (المسوّدة). وأوضحت في مبحث مستقل (انظر ص٢٠-٢٢) الفروق بينهما ودواعي نشر النسختين معًا، ولماذا لم نكتف بما اعتبرناه (المبيّضة).

وقد قدّمتُ بين يدي هذه الرسالة في نسختيها عددًا من المباحث لمزيد التعريف بها، وهي:

- أولًا: اسم الكتاب.
- ثانيًا: ثبوت نسبته للمؤلف وتاريخ تأليفه.

- ثالثًا: سبب تأليفه.
- -رابعًا: عرض موضوعات الكتاب في نسختيه.
- خامسًا: بين المسوّدة والمبيضة، ودواعي طبعهما.
  - سادسًا: وصف النسخ الخطية.
    - سابعًا: منهج التحقيق.

وختمته بالفهارس المتنوّعة، اللفظية والعلمية.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

و كتب علي بن مح*سّ العمان* في ٢٣ ربيع الأول ١٤٣٢ هـ Aliomraan@hotmail.com

#### التعريف بالكتاب في نسختيه

### \* أولًا: اسم الكتاب:

ترك المصنف عدة نسخ من هذه الرسالة (كما سيأتي الكلام عليها) ليس على شيء منها اسمٌ لا على صفحة العنوان ولا في مقدمة الكتاب. لكن وجدت المؤلف قد ذكر اسم الكتاب صريحًا في مسوّدة الكتاب ضمن المجموع رقم (٤٧١٧) إذ قال في ص٤ ما نصّه: «يلحق برسالة عمارة القبور في الإسلام». فهذا هو الاسم الكامل الذي وجدناه للكتاب.

ويؤيده ولا يناقضه أن المؤلف قد ذكره في كتابه الكبير «العبادة» في موضعين، وسماه هناك (عمارة القبور). قال في الموضع الأول: «وقد بسطنا الكلام على ذلك في رسالتنا (عمارة القبور)»(١). وفي الثاني: «وقد عَثَرْتُ له على عِلَّةٍ قادحةٍ بيَّنتُها في رسالتي (عمارة القبور)»(٢). وعدم ذكر عبارة «في الإسلام» لا يعدو أن يكون اختصارًا أو تخفيفًا كما جرت العادة بذلك.

وهذه التسمية لا نجزم أنها التسمية العَلَمية للكتاب، ولا أنها التي استقرّ المصنف على إطلاقها على كتابه؛ لأنه من عادة المؤلف أن يختار عنوانات مسجوعة لكتبه كما ذكرتُ في موضع آخر، ولأنه عادةً ما يُتسامح في تسمية الكتب إذا جاءت في غير صفحة العنوان أو مقدّمة المؤلف، فتُذكر بموضوع الرسالة أو يُختصر العنوان أو يُتصرّف فيه. ومهما يكن من أمر فإن ذِكر المؤلف له بهذا العنوان في ثلاثة مواضع قد قرّب لنا تسمية هذه الرسالة.

<sup>(</sup>۱) (ص ۷۲۹).

<sup>(</sup>۲) (ص ۸۱۵).

#### \* ثانيًا: ثبوت نسبته للمؤلف وتاريخ تأليفه:

الكتاب ثابت النسبة لمؤلفه، فهو بخط مصنّفه المعروف في كل نسخه التي وُجدت، وهي نسخ (كما سيأتي وصفها) مسوّدة كثيرة الضرب والتعديل، وهذه لا تكون إلا من صنيع مؤلف الكتاب أو الرسالة كما هو معروف.

و مما يدلّ على ثبوت الكتاب له أنه قد ذكره في كتابه الكبير «العبادة» في موضعين (ص٧٢٩، ٥٨١) قال في الموضع الأول: «وقد بسطنا الكلام على ذلك في رسالتنا (عمارة القبور)»، وقال في الثاني: «وقد عَثَرْتُ له على عِلَّةٍ قادحةٍ بيَّنتُها في رسالتي (عمارة القبور)». ولكن يُشكل على هذا أننا لم نجد هذين البحثين في الكتاب، ولعلهما في أوراق لم نعثر عليها.

ثم هو جارٍ على طريقة الشيخ المعهودة في عرض المسائل والاستدلال عليها، والتمكّنُ في الكلام على الحديث والعلل والرجال ظاهر في الرسالة.

أما وقت تأليفها، فلم يظهر بالتحديد وقت تأليفها لكني أميل إلى أنه ألفها بعد مقدمه إلى مكة المكرمة بعد سنة ١٣٧١هـ، وذلك أن المؤلف تعرّض في ردّ الشبهات إلى ما أورده حَسَنٌ الصدر في رسالته «الردعلى الوهابية» وسمى مؤلفها في (المبيّضة ص١٢٦). أما في (المسوّدة ص٥٥) فلم يذكره صراحة، لكنه ذكر أن بعض المتطرّفين الجهّال الذين يستحبّون البناء على القبور... وأنه إذا أنكر عليهم أحدٌ قالوا: «وهّابي»...وظني أن قضية الوهابية والنبز بها إنما برزت عند الشيخ ولمسها لمّا جاء إلى مكة، فالله أعلم.

#### \* ثالثًا: سبب تأليفه:

بين المؤلف سبب تأليفه لرسالته هذه فقال في مقدمتها: «فإني اطلعت على بعض الرسائل التي ألفت في هذه الأيام في شأن البناء على القبور، وسمعت بما جرى في هذه المسألة من النزاع، فأردتُ أن أنظر فيها نظر طالب للحق، متحرِّ للصواب، عملًا بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ المَنُوّا أَطِيعُوا ٱلله وَأَوْلِي ٱلْأَمْ مِنكُرٌ فَإِن نَنزَعْنُمٌ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُننُمُ تُوّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْمَوْ وَٱلْمَرْ ذَالِكَ خَيرٌ وَأَحْسَنُ تَأُوبِيلًا ﴾ (١).

ولم يسمّ المصنف هذه الكتب المؤلفة في هذه المسألة، لكنه ذكر واحدًا منها في أثناء كتابه، وهو كتاب «الردعلى الوهابية» لحسن صدر الدين الكاظمي الرافضي (ت١٣٥٤هـ)، فذكره صراحة في موضع واحد، فبعد أن ذكر رواية موضوعة أوردها هذا الرافضي قال: «من أراد الاطلاع على تلك الرواية، فلينظرها في رسالة حسن صدر الدين الكاظمي»(٢). وكان المؤلف قد ذكرها باسمها «الرد...» إلا أنه ضرب عليه.

وذكر المؤلف كلام الصدر الرافضي في مواضع أخرى من الكتاب وردّ عليه، فإياه عنى بقوله (ص٢٦): «وزعم بعض الجهال أن الحديث مضطرب». وإياه عنى بقوله: «وقد قال قائل...» فذكر قوله ثم قال: «والجواب: أن هذا كذب من ثلاثة أوجه»، وكذلك عناه (ص١٢٤) حين قال: «وقال آخر» ثم ردّ عليه. فهذه أربعة مواضع من المبيّضة رد فيها على

<sup>(</sup>١) (ص٣-المبيضة) وبنحوه في المسوّدة.

<sup>(</sup>٢) (ص١٢٦- المبيضة).

ذاك الرافضي. وفي الرسالة مواضع أخر يظهر منها تعرّض الشيخ لبعض الشُّبَه التي أثارها الصدر في كتابه. أما النسخة الأخرى (المسوّدة ص٥٨- الشُّبَه التي أثارها الصدر وأنها شُبَه الغلاة الجهال الذين يَصِمون كلّ مَن خالفهم بأنه «وهّابي»! ثم ردّ عليه.

ورسالة الصدر هذه ناقش فيها أهل السنة (ويسميهم الوهابية) في مسائل من توحيد العبادة، وزيارة القبور والبناء عليها والتبرك بها والدعاء عندها، وطلب الشفاعة، وإيقاد السُّرج، والذبائح والنذور عندها. ورأى جواز ذلك كله بل استحبابه! مستدلًّا في كثير من المسائل بمراجع أهل السنة وأحاديثهم زيادة في التلبيس والتضليل! ولأجل هذا التلبيس المتعمّد ــ فيما يظهر خصّه الشيخ بالذكر والتعقّب.

#### \* رابعًا: عرض موضوعات الكتاب في نسختيه:

#### ١ - موضوعات المبيضة:

بدأ المؤلف ببيان سبب تأليفه للكتاب، وأنه اطلع على بعض الرسائل المؤلفة في مسألة البناء على القبور، وعَلِم ما في المسألة من نزاع، فأراد أن يجتهد فيها طالبًا للحق، متحرّيًا للصواب بحسب الأدلة من الكتاب والسنة.

ثم ذكر أن رسالته مكونة من مقدمة وثلاثة فصول وخاتمة.

بدأ بالمقدمة (ص٤\_ ١٥) وقد استغرقت اثنتي عشرة صفحة، وتطرق فيها إلى قضيتين:

الأولى: كمال الدين، وأنه لا هدي إلا هدي محمد على واستدل على ذلك بآيتين وحديثين، ذكر هما في صدر الكلام، ثم تكلم على وجه الاستدلال منها واحدًا واحدًا.

الثانية: أن الأصل في الأشياء التي خلقها الله الإباحة ولا تنتقل عن هذا الأصل إلا بدليل، وأن أمور الدين توقيفية ليس لأحد أن يتدين بشيء إلا إذا ثبت بالكتاب أو السنة. واستدل على ذلك أيضًا بآيتين وحديثين، ذكر هما ثم ذكر وجه الاستدلال منهما، وهذه قاعدة كلية في المقاصد.

ثم خَلَص إلى القول في الوسائل وأنها على نوعين: وسيلة لا يمكن أن يؤدَّى المقصد إلا بها، ووسيلة يمكن أن يؤدَّى بها وبغيرها.

ثم نظر المؤلف في النوع الثاني، وجعله ثلاثة أقسام:

١ ــ إن كان للوسيلة مزية دينية لا توجد في غيرها= كان لها حكم
 المقصد، وضَرَبَ مثالاً عليها.

٢ ـ إن لم يكن لها مزية دينية، وإنما اختيرت اتفاقًا= فلا مزية لها على غيرها.

٣ ـ إن لم يترجح أحد الجانبين فمحلّ نظر.

فإن تعدّدت الوسائل انطبقتْ عليها الأقسام الثلاثة.

ثم ذكر مثالًا وهو جمع المصحف وتكييف مشروعيته، ومن أي الوسائل هو؟ وأطال وأطاب، ثم ذكر باقي ما يَستدلّ به مَن يرى جواز بعض البدع وخرّجه على نظرية الوسائل السابقة.

ثم بيَّن معنى قوله ﷺ: «من سنَّ سنَّة حسنة» وأن المراد بالحُسن الحُسن الحُسن الشرعي الذي يُعلَم بالكتاب والسنة، وخَلَص إلى أن الحاكم في الأمور الدينية الشرع، وفي الأمور الدنيوية الأمر على الإباحة والسَّعَة.

وبه خلص المؤلف إلى النظر في أمر أحوال القبور هل هي من الأمور الدينية فتكون توقيفية أو لا؟ ورجَّح أنها من الأمور الدينية بدلائل عدّة، فينبغي أن يبحث عن الكيفية التي قررها الشارع للقبور.

فبدأ بالفصل الأول (ص٦٦) فيما ثبت في كيفية القبر المشروعة.

ذكر فيه أولًا أن البحث يتركز على الكيفية الظاهرة، ثم ذكر آية ﴿فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ ... ......

وحديث فَضالة بن عُبيد: أن رسول الله ﷺ يأمر بتسوية القبور، فَسَاق الحديث من «صحيح مسلم» بلفظه ثم عقد عنوانًا (بيانُ طرقه)، وخلص إلى أن الحديث صحيح نظيف لا غبار عليه وإن وُجد في إحدى طريقيه ابن إسحاق... ثم ذكر أحاديث أخرى تشهد له وإن اختلفت ألفاظها، ثم ذكر بعض الآثار.

بعده عقد المؤلف عنوانًا (الأحكام المستنبطة من هذه الأدلة)، فبدأ بالآية، ثم حديث فضالة وأطال فيه، وبحث في معنى «التسوية» الواردة في الحديث، وخَلَص إلى القول: «فالمراد بتسوية القبر جعله سويًّا قويمًا على ما اقتضته الحكمة من غير إفراط ولا تفريط، وذلك على الهيئة التي قررها الشارع للقبور».

ثم تكلم على الألفاظ الواردة في بقية الأحاديث ومعانيها، وبحث بشيء من التفصيل عن لفظ «مبطوحة» التي وردت في حديث القاسم، ومعانيها المحتملة، وخَلَص إلى أن الراجح هو المعنى الرابع وهو جعل البطحاء على الشيء، وذلك يقتضي تسطيح القبر.

وخلص في آخر المبحث إلى أن ما يتعلق بظاهر القبور من الهيئة المشروعة أمور:

١ - «رد تراب الحفرة إليها و جمعه عليها بهيئة التسنيم حتى ترتفع نحو شبر باعتبار الوسط، ولا يُزَاد على ذلك إلا ما ثبت، كوضع شيء من الحصى لا يزيد في الارتفاع، ووضع حجر عند رأس القبر علامة بشرطه.

Y - إبراز القبر» اهـ.

ثم عقد الفصل الثاني وهو تتمة لبيان الهيئة المشروعة فيما يتصل بالقبر، وذكر صفة الهيئة المشروعة للقبر، وبحث في علة النهي عن الرفع والتجصيص ونحوه، ومال إلى أنها الخشية من أن يؤدي تمييز القبور إلى تعظيمها.

- ثم ذكر أثرين في الباب وهما في «صحيح البخاري» الأول: أثر الحسن بن الحسن لما ضربت امرأتُه قبةً على قبره سنة. والثاني: أثر خارجة ابن زيد: رأيتني ونحن شَبَة...إلخ. وبيَّن ضعفَ الأثرين سندًا ونكارتهما من جهة المعنى.

- ثم ذكر حديث علي رضي الله عنه: أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله... (ص٠٥ ـ ٦٩) فتكلم على رواياته وألفاظه، ثم تكلم على الاختلاف في أسانيده، ثم تكلم عن الاختلاف في متنه، ثم ذكر تنبيهين يتعلّقان بالصناعة الحديثية.

- ثم عقد عنوانًا جانبيًّا (رجوع) ذكر فيه أن ما زعمه بعضُ الجهّال (يعني حسنًا الصدر الرافضي) من أن الحديث مضطرب= مدفوع، وتعقّبه المؤلف أيضًا في قضايا حديثية عدة.

- ثم ذكر حديث جابر (ص ٧٠- ٨٩): «سمعت النبي ﷺ نهى أن يقعد الرجل على القبر....»، فتكلم على طُرقه وأسانيده وألفاظه، وروايات أخرى عن جابر في الباب نفسه.
- ثم عقد عنوانًا لبيان حال أبي الزبير المكي (أحد رواة حديث جابر)، وعنوانًا آخر لبيان حال سليمان بن موسى الراوي عن أبي الزبير.
- ثم ذكر حديث أبي سعيد الخدري: «أن النبي على الله على الله على القبر». فذكر رواياته وأسانيده، وبحث حال القاسم بن مخيمرة أحد رواته (ص ٩٠ \_ ٩٢).
- ثم خلص إلى بحث اشتراط اللقاء بين الرَّاويَيْن (ملخَصًا)<sup>(١)</sup> (ص٩٣ \_ \_ ٩٩).
- ثم ذكر حديث أمّ سلمة: «نهى رسول الله ﷺ أن يُبنى على القبر أو يجصّص» وتكلم على إسناده ورواته، ثم ذكر أثرين في الباب. (ص١٠٠ ــ ١٠٠).
- ثم عقد عنوان (الأحكام المستنبطة من هذه الأدلة) (ص١٠٤ معنى الأدلة التي أوردها في الفصل الثاني من الأثرين المعلّقين في «صحيح البخاري»، فذكر ما يُستنبط منهما على فَرْض صحّتهما، فإنه قد رجّح ضعفَهما.
- ثم عقد الفصل الثالث وهو: شرح حديث عليّ المتقدم (ص٥٠) (ص٥٠)، وشرح معه بعض الآثار في الباب.

<sup>(</sup>١) توسّع فيه في النسخة المسوّدة.

- ثم تكلم المؤلف على عدة مسائل تتعلق بالقبور هي (الكتابة، الزيادة على القبر، الجلوس على القبر وأطال فيه -، البناء على القبر وأطال فيه -، وأخذ يرد فيه على بعض شُبه الرافضي حسن صدر الدين الكاظمي (ت ١٣٥٤هـ). في البناء على القبور من رسالة له سماها «الرد على الوهابية». (راجع مبحث سبب تأليف الكتاب).
- ثم عقد المؤلف عنوانًا سماه (آية الكهف: ٢١) وهي قوله تعالى: ﴿ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾، فذكر الأقوال فيها والخلاف في تفسيرها، ثم نظر فيها نظر اجتهاد و تحليل، واختار في قوله: ﴿ آبْنُواْ عَلَيْهِم ﴾ أي: ابنوا عليهم مسجدًا يكون جداره سادًّا لباب الكهف، وأيّده بأنواع من الأدلة والترجيحات (ص١٢٩ ـ ١٣٦). وبنهاية الكلام عليها ينتهي الكتاب.

#### ٢ - موضوعات (المسوّدة):

- بدأ المؤلف بمقدمة بيَّن فيها سبب تأليفه الكتاب كما سبق في (المبيضة) وأنه لابد من الرد إلى كتاب الله تعالى لتبيين الحق في المسألة، ومن الرد إلى كتاب الله سؤال أهل العلم.
- ثم عنون بـ (عرض هذه القضية على كتاب الله) فذكر آية: ﴿إِذْ يَتَنَكَزُعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ آبْنُواْ عَلَيْهِم ﴾ [الكهف: ٢١]، وذكر وجه استدلال من قال بجواز البناء على القبور منها.
- ثم ذكر عنوانًا (تحليل الاستدلال) فذكر فيه ما احتج به مَن يجيز ذلك ثم ناقشه وردّ عليه فقرة (ص٦ ـ ٢٤).

- بعده ذكر عنوان (تحديد محلّ النزاع) ذكر فيه أن المقصود من دفن جشث الموتى هو مواراتها، والأصل فيه الاقتصار على القدر الكافي للمواراة، ثم ذكر حكم تعدِّي ذلك، وتتطرّق إلى الدفن في المقبرة المسبّلة، وإلى الدفن في الموات، والوصية بالدفن في المِلك، والدفن في مِلك الدافن.

فحرر محل النزاع بقوله: «بقي رفع القبر في غير الملك، بدون إحكام ولا بناء، وإنما هو بزيادة حصى ورمل وتراب يُرْكَم عليه حتى يرتفع.

وبقي الرفع، والتوسعة، والإحكام، والبناء فيما إذا كان في ملك الفاعل، وهذا هو الذي يصلح أن يكون محلًا للنزاع» (ص٢٥ ـ ٢٨).

- ثم بدأ بالكلام على مسألة الرفع في غير الملك، فذكر أدلة المجيزين، ثم أجاب عنها واحدًا واحدًا (ص٢٩ ـ ٣٨).
- ثم عقد فصلًا في تسوية القبور، فذكر حديث فضالة بن عُبيد: سمعت رسول الله ﷺ يأمر بتسويتها، وذكر طُرقه ورواياته وألفاظه.
- ثم عقد عنوانًا في (معنى التسوية) وخلص إلى أن معنى التسوية إذا أُطلقت كان المراد بها تسوية الشيء في نفسه ولا تُحمل على التسوية بالأرض إلا بقرينة. وقد وُجِدت قرينة في الحديث تدل على التسوية بالأرض (ص٤٣ ـ ٤٦).
- بعده ذكر بحثًا عَنونه به (تحقيق الحق في هذا البحث) أي في معنى التسوية، وأنها لا تعارض رفع القبر قليلًا من تراب حفرته، وكذلك إذا أريد تمييزه لمقصد شرعي صحيح بوضع علامة عليه... (ص٤٧ \_ ٤٩).

- بعده عنون بـ (القدر المشروع لرفع القبر) وذكر في ذلك حديث جابر: أن النبي عَلَيْ رُفع قبره نحوًا من شبر.
- ثم تكلم على (كيفية رفع القبر) وعن معنى قوله «مبطوحة» وما قيل فيها، والراحج من ذلك، ثم ذكر جملة من أدلة التسنيم (ص٥١ ٥ ـ ٥٨).
- ثم تكلم على مسألة (البناء على القبر) وهو خاص ببحث مسألة البناء على القبور في المِلك، وذكر أن الناس فريقان: القائلون بالكراهة في المِلك والحرمة في المسبّلة. الفريق الثاني من غلاة الجهّال الذين يقولون بأنه مستحب أو واجب، وهم لفرط جهلهم يتهمون من ينكر عليهم بقولهم (وهابي)!! وغير ذلك... ويستدلون على هذا القول بأدلة والرد عليها.
- ثم ذكر أدلة النهي عن البناء ونحوه ووجه دلالتها على الحرمة (ص٥٥ \_ ٥٠).
- ثم ذكر المؤلف حديث جابر في النهي عن البناء على القبور، وذكر رواياته وألفاظه، والكلام عليه وما يشهد له. وتضمَّن مباحث حديثية دقيقة.
  - ثم عنون بـ (تحقيق حال أبي الزبير) (ص٨١ ـ ٨٧).
  - بعده عنون به (تحقیق حال سلیمان بن موسی) (ص۸۸ ـ ۹۱).
- بعده تكلم على حديث أبي سعيد الخدري، وتكلم على حال القاسم بن مخيمرة (٩٢ ـ ٩٣).

ثم عقد بحثًا عنونه بـ (بحث شرط اللقاء) وعقد البحث على صورة مناظرة بين فريقين، جعل لمذهب مسلم رقم (١)، ومقابله رقم (٢) وجرى هذا إلى آخر البحث (ص٩٤ ـ ١٠٨).

- ثم ذكر حديث أم سلمة في نهي النبي ﷺ أن يُبنى على القبر أو يجصص وتكلم على ثبوته (ص١٠٩ ـ ١١١).
- ثم عقد ما يشبه الاستدراك أو الإضافة فقال: (تتمة لحديث جابر وأبي سعيد وناعم) (ص١١٢ ـ ١١٣).

#### \* خامسًا: بين المسوّدة والمبيّضة، ودواعي طبعهما:

نعقد هذا المبحث لنوازن بين هاتين النسختين من هذه الرسالة، من حيثُ التقسيمُ، والترتيبُ، والزيادات وما تميّزت به كلٌ منهما، وبه يظهر لنا دواعي طبعهما معًا وعدم الاكتفاء بإحداهما عن الأخرى، فنقول:

١- التقسيم: في المبيضة صرّح المؤلف بتقسيمها إلى مقدمة وثلاثة فصول وخاتمة، وقد وفي بترتيبه هذا في الجملة، غير أن الخاتمة لم يتمكن من كتابتها بعد أن كتب عنوانها فقط.

أما المسودة فلم يقسمها تقسيمًا واضح المعالم، وإنما يعنون عنوانات جانبية ويبحث تحتها المسائل، ويحيل إلى مباحث أنه سيأتي ذكرها ولم نجدها في هذه النسخة.

Y- الترتيب: ظهر من عرض الرسالة في نسختيها أنّ هناك اختلافًا في ترتيبهما، إذ بعد اتفاقهما في التصدير تبدأ المبيّضة بمقدّمة طويلة عقدها المؤلف للتدليل على أن أمور الشرع توقيفية لا تؤخذ إلا من الشارع، ثم تكلّم على الوسائل وخَلَص إلى أن شأن القبور شأن شرعيّ يجب أن ينظر فيه بنظر الشرع. بينما المسوّدة تخلو من هذا البحث.

فبدأت المبيضة بالفصل الأول: فيما ثبت في كيفية القبر المشروعة. ثم عقد الفصل الثاني وهو تتمة لبيان الهيئة المشروعة فيما يتصل بالقبر وذكر فيه جملة من أحاديث الباب وشرحها. ثم عقد المؤلف عنوانًا سمّاه (آية الكهف: ٢١). ثم ختم بالفصل الثالث: شرح حديث عليّ المتقدم.

أما المسودة فبدأت بعنوان (عرض هذه القضية على كتاب الله) فذكر آية ٢١ من سورة الكهف، ثم ذكر في عنوان مستقل (تحليل الاستدلال) أي من الآية، وضمّنه افتراضات عقلية لم ترد في النسخة المبيضة لأنه رأى أن الأمر أوضح من ذلك. بعده ذكر عنوان (تحديد محلّ النزاع)، ثم بدأ بالكلام على مسألة الرفع في غير الملك، ثم عقد فصلًا في (تسوية القبور)، وآخر في (القدر المشروع لرفع القبر)، ثم تكلم على (البناء على القبر) وهو خاص ببحث مسألة البناء على القبور في الملك، فذكر حديثي جابر وأبي سعيد في النهي عن البناء وتكلم عليهما. ثم عقد بحثًا عنونه بـ (بحث شرط اللقاء) وتوسع فيه على شكل مناظرة بين فريقين، أما المبيضة فالبحث فيها ملخص وليس على صورة مناظرة. ثم ختم النسخة بحديث أم سلمة في نهى النبي على القبر أو يجصص، ثم الاستدراك والإضافة.

"- الزيادات والميزات: تميزت المبيضة بحسن الترتيب ووضوح فكرة المؤلف، واكتمال البحث في صورته الأخيرة، وتحديد موضع النزاع، واستيعاب الأحاديث والآثار في المسألة والكلام عليها سندًا ومتنًا. وفيها أيضًا الردعلى الرافضي حسن الصدر الكاظمي في جملة من المسائل. وتمتاز المسودة بالإضافة والإفاضة في بحث آية ٢١ من سورة الكهف، وبحث شرط اللقاء، وذكر بعض المسائل المتعلقة بالقبور لم تذكر في المبيضة.

فكانت تلك الأمور مجتمعة داعية إلى نشر النسختين لما في كل واحدة منهما من ميزة يحسن الوقوف عليها والإفادة منها. أما ترك المسودة دون طباعة فسيفقدنا تلك الفوائد، وأما التلفيق بين النسختين فغير مرضيّ لأنا سنُخرِج حينتذ كتابًا لم يكتبه المؤلف، وأما ذكر الزوائد في الحواشي فسيفقدها قيمتها، وربما تصدُّ القارئ عن الوقوف عليها.

#### \* سادسًا: وصف النسخ الخطية.

١- نسخة المبيضة: محفوظة في مكتبة الحرم المكي الشريف برقم [٢/٤٦٦٨] فليم رقم (٣٥٩٢) تقع في ١٢٠ ورقة بخط مؤلفها العلامة المعلمي ، عدد الأسطر متفاوت في غالب الصفحات، كُتِبت في دفتر مسطّر معتاد بخطٍ متفاوت في الثخانة والدّقة والوضوح، ويعود ذلك لاختلاف أقلام الكتابة، واختلاف أوقاتها.

والرسالة كغالب كتب الشيخ؛ كثيرة الضرب (فقد يضرب على صفحة أو أكثر) واللحق والإضافة والتحويل والبياضات (فقد يترك ورقة كاملة أملًا في المحاق شيء). وكان من المفترض أن تكون هذه هي مبيضة الكتاب الأخيرة؛ لأن الشيخ قد كتب عدّة نسخ من هذه الرسالة هذه آخرها فيما أرجح، لكنها عادت مسودة كما بدأت. وقد أطلقنا عليها (المبيضة) باعتبارها آخر ما كتب الشيخ من نُسَخ هذه الرسالة، لا باعتبار حقيقة الحال.

تبدأ النسخة بعدة صفحات تبلغ التسع فيها مقيدات لفوائد متنوعة انتقاها الشيخ من كتاب «الاعتصام» للشاطبي (دون أن يصرح باسمه)(١) أشبه

<sup>(</sup>۱) وفي مجموع رقم ۷۱۷ انتقى أيضًا فوائد من «الاعتصام» مع التصريح باسمه (صر ۱۲۱ – ۱۳۷).

بالفهرس للفوائد، يذكر رقم الصفحة ثم يذكر الفائدة كاملة تارة ومُشارًا إلى رأسها تارة أخرى. وقد استمرّت كتابة هذه الفوائد إلى بداية مقدمة الكتاب وصفحة تليها، والظاهر أن الشيخ كان قد ترك ورقات من أول الدفتر فارغة وكتب المقدمة بعد عدة صفحات، فلما قرأ كتاب «الاعتصام» قيد فوائده في تجاوزت مقدمة الرسالة.

وكلها تقييدات دون تعليق إلا في موضع واحد فقد استدرك على الشاطبي في معنى «الجماعة» الواردة في الأحاديث فقال: «... معنى الجماعة في الأحاديث، ولم يأتِ فيها بتحقيق شافٍ. والصواب والله أعلم أن الجماعة هي السواد الأعظم من علماء الأمة المُسلّم كونهم علماء، فيدخل في ذلك عامة الصحابة رضي الله عنهم وأئمة التابعين وهلمّ جرَّا. والشاذّ من الجماعة المراد به عالم زلّ، وعلى ذلك جاء التحذير من زلّة العالم، فالغاية واحدة، وعلى هذا فعامة أهل البدع خارجون عن الجماعة أصلا إذ ليس عامتهم من العلماء، فإن اتفق أن عالمًا ابتدع فهو الشاذّ في النار ونهبة الشيطان». والله أعلم.

وفي آخر الدفتر بعد تمام الرسالة كتب الشيخ منتقيات وفوائد من «مختصر جامع بيان العلم وفضله» و «المعجم الصغير» للطبراني ـ ولم يُسَمّ الأخير \_ في ٢٧ ورقة.

٢- نسخة المسودة: نسختها في مكتبة الحرم المكي الشريف برقم [٤٦٦٩] فليم رقم (٣٥٩١) تقع في ١٤١ ورقة. ويقال في وصفها ما قيل في وصف سابقتها. و في أول الدفتر خمس صفحات قيد فيها المؤلف بعض الآيات والنقول من «تهذيب التهذيب» وغيره.

٣- المسوّدة الثانية: نسخة مسوّدة كُتبت قبل النسخة السالفة فيما أرجح تقع ضمن مجموع رقم (٤٧١٧) في مكتبة الحرم المكي الشريف في ٨٧ صفحة بترقيم المؤلف، تبدأ النسخة بتعاليق تتعلق بمسند الإمام أحمد وكأنه تخطيط لترتيب أحاديثه، ثم تقييد لأرقام صفحات كثيرة وكُتب فوقها: «يلحق برسالة عمارة القبور في الإسلام» ولم أهتد إلى مراده بهذه الأرقام!

ثم تبدأ هذه المسودة من ص٩ بقوله: «الحمد لله، الحكم الذي تدل عليه الأحاديث...وقدمنا أن المراد...» فالإشارة إلى ما تقدم لعله في دفتر آخر ولم نقف عليه، والنسخة ينقصها الكثير من المباحث، فلعلها في هذه النسخة المحال إليها.

وفي هذه النسخة بعض الفوائد ليست في النسخ الأخرى أثبت بعضها في الهوامش، وبعضها في ملحق آخر الكتاب. وفي المجموع أيضًا مختصر لاطبقات المدلسين الابن حجر، وفوائد من «اقتضاء الصراط المستقيم» لابن تيمية، وفوائد منتقاة من «الاعتصام» للشاطبي.

#### - سابعًا: منهج التحقيق

أثبتنا الكتاب في نسختيه كما تركه مؤلفه، وتتبعنا إلحاقاته وتحويلاته في تقديم مبحث أو نصّ إلى مكانه الذي حوله إليه (انظر ق ٥٥ و٩٣) وغير ذلك من إشاراته، ولم نتدخّل في كبير شيء إلا في موضع واحد قدمنا فيه جملةً من الآثار كان حقها التقديم.

أما المسودة الثانية فاستعرضتُها فرأيت فيها موضعين مفيدين يحسن إثباتهما، فأثبت الأول في هامش ص ١١٤ وهو تعليق للشيخ على كلام ابن حجر الهيتمي، والموضع الثاني في مسألة البناء على القبور وشُبهة قد يثيرها

مَن يجيز البناء مع الجواب عليها، ومع أنها مذكورة في (المبيَّضة) إلا أنها هنا تختلف في طريقة عرضها وزيادة الجواب في جوانب منها. فأثبتها في آخر الرسالة للوقوف عليها.

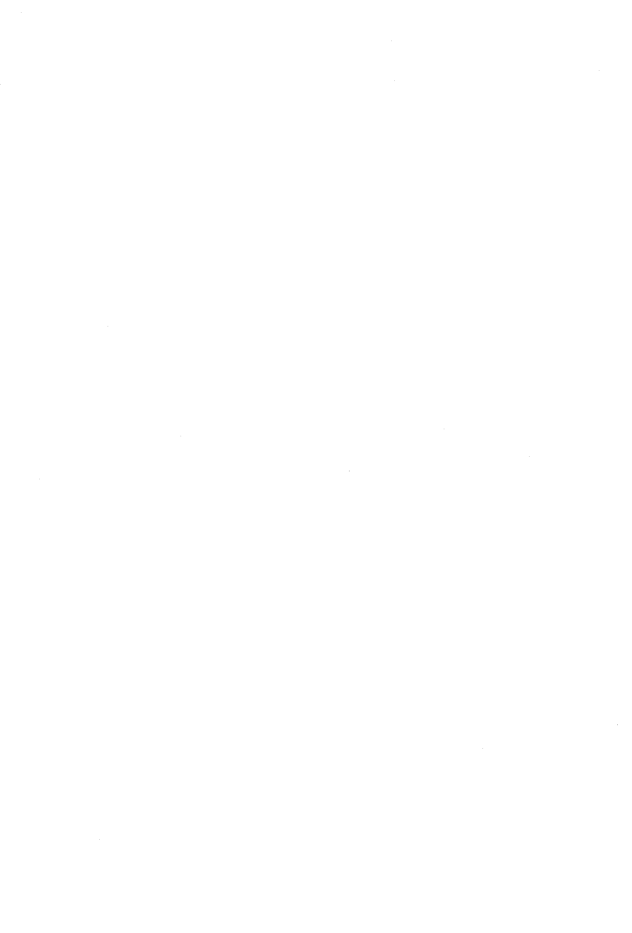
وانتهجنا النهجَ نفسَه في خدمة كتب الشيخ كما ذكرناه في غير موضع، وكما شرحناه في مقدمة المشروع.

والحمد لله رب العالمين.









لسه الله الرحمر ١٠ كيدلله الدين (وفي لنا تسويلي سسله ، وعفيا عسا سبه ازلاالمالله وعره لأشركك والنبه أن فحر عدد ورسوله اللهم معلى على محروعلى الرقع ك صلعت على الرهم وعلى الرقيم ومارك على في وعلى الرح على الركت على الرهيم وعدا الهم الله عسميد الفائعان في اللهمة عدي بعف السام لمي الفيُّ في هذه الإنام في سأن المناوعي الفسور وعمد عاحري في هذه المسلم الزاع فارد تران انظري هذه - عملا بعوارت أنان سازعم وقدله عزوعل فلاورمك لايومنول حتريحكماك بىما كربينهم عم لا محدولة في صدورهم و حاديا فقست ميسلمولتيه و لارس ان الرد الى العه ورسولية همواعا عصوبا لرح

هذه الاصليفارض نعمها فادا د هندشرفي اللي اورما عم عاد حاضرعن ما معلنه اوع علان نوسا وعوالا مان الريسا ( رعرم الساح على المعاصره السادر لوجود (الوّار العالم على الم نساعد البدان جر معد الرواي الارار ا 9 (2) مف مكره و على الاراك كارتعدانانا بقول احرى فلان

عاداه العليز له بعلى مراء مهم ولزيع الدحم ويستولط واسهد الا الطلالم وعده والعنصران ي عيد ورسوله وادواجه ودرسته كاصلسطى لدوازواص وذرست رُص والكرمسموس لي معفى إرساس التي الف ن ن النا د على العدر ومعت ير فالبيداي المعادات المعيسل والى العادات

الورقة الأولى من «عمارة القبور \_ المسوّدة»

المالاندع من لاالاطسته ولاقدام شرفا الاسونسر م فررواد العمان .... اخرى حسد لعذا الاسنا و وفلات ولاصورة الاطمسر فدل هذا العظالمكان ولا انتعثل ٠٠٠٠ - ان لات ع صواحث فا الابسوية ولاحورة الأسول ولنع وولاه عنهماع منهم محى محدولومكر ساريشس وزهر سي وي يحد الاصباع في والامام ا عير خعرة الشكالية العاولين مستمر في صحيح و فدم لقط وعناله فحابضا اسماعيل سافتيه وعناالايوعلى عليوسو كلاها عندا كالم فح المسترك و لم بعرع ما للفط مل فارتحوه اي نبي لنط عسال عمر وخلاد عنص الالفي المقط (الا) - 29 عالاتام احرمع مسنده ون ولعا بسدارهم و واوره ول Level gen selled

6. 6. 4. 6 4. C. C. 12. 4. C. 12. 4. عالح الزوار - لام ان اربدالمصار الرعمالي مصلی ارعد وال کام معرّ له (خانه تدلولاه) وكل معنى لتخصيص موض لعمورضى والماليان صاعدات صاعدات ادا فعلواما يرضه فهوميت لايوضد للا والذى تفعماله هو الرعاء له وقدم وان اراه ان سلف توان رعا، في ملغ الها كان ور ان عداج الحال سال فانه بزعون ل مروالم ولوكانوالعدا عاراة لهعى اطله والا والعرسالوعر وحل وادلاسال عاشرع ولاتعام ماسرع الما مكنارو

ورقة أخرى من «عمارة القبور \_ المسوّدة»